
מחול עכשיו | גיליון מס׳ 46 | אוגוסט 2024 | 27 

שון זילברשטיין

היצירה כחול הזקן עברה גלגולים רבים. החלה כסיפור עממי, 

היצירה  מכן  ולאחר  אופרה  נכתבה  בסיסו  על  למחזה,  הפכה 

קיבלה פנים במדיום תיאטרון-המחול. בכל אחד מהגלגולים של 

היצירה, הפרשנות הייתה שונה והעניקה פנים שונות למערכת 

היחסים בין הזוג של היצירה - כחול הזקן ויהודית.

במאמרי, אנתח את האופן בו פינה באוש ניגשה ליצירתה 

והפסנתרן  המלחין  של  לאופרה  מאזין  בעודו  הזקן  כחול 

ההונגרי, בלה ברטוק, כחול הזקן. באוש מתבססת על מספר 

הזקן  כחול  של  סיפורו  את  סיפרו  כבר  שלכאורה  יצירות, 

רפלקסיבי  אלמנט  באוש  הוסיפה  ביצירתה  אך  ויהודית, 

מובהק כבר בכותרת היצירה )כחול הזקן המאזין לעצמו(. 

לטענתי, ישנו נדבך נוסף ביצירתה של באוש, והוא החיבור 

לפואמה המיתולוגית ולנרטיב של נרקיסוס ואכו. אני מציע 

התבוננות בדמותו של כחול הזקן כ״אבטיפוס״ המבוסס על 

דמותו של נרקיסוס, אך במבט רטרוספקטיבי - כחול הזקן 

קופא בהווה, אך לכאורה נמצא בעבר ומחייה את הטרגדיה 

שלו שוב ושוב. 

האופרה כחול הזקן לבלה ברטוק
בראשית המאה ה־20, המלחין זולטאן קודאי )Zoltán( ובלה 

ניהלו שיח מפרה בעקבות עבודה משותפת   )Bartók( ברטוק 

על שירי־עם הונגריים. במהלך אחת משיחותיהם, קודאי סיפר 

לברטוק שבעקבות המוזיקה שלו התחיל להתעניין גם במאמריו: 

דברים  לקבל  אין  כי  המאמרים  באחד  שכתב  קראתם  ״ודאי 

כפשוטם ויש לבדוק כל עניין לגופו, אף אם יאמרו לנו שזוהי 

מסורת שאין להטיל בה ספק או שיאמרו: ׳כולם נוהגים כך׳״ 

)צרי, 2012: 145(. בעשרים ושלושה באוגוסט, 1909, כאשר 

יושבים  אותם  מצא  ]זוגתו[,  ואמה  קודאי  לבית  ברטוק  הגיע 

ומקשיבים למחזה ]טירת כחול הזקן[ של המשורר והמחזאי בלה 

בולאז׳ )Balázs( )שם, עמ׳ 147(. הם הקשיבו לעלילת המחזה 

וברטוק אמר לבולאז׳ שהוא מסכים לנסות להלחין אופרה ובה 

פרק אחד ליצירה( שם, עמ׳ 149(.

עלילת המחזה
לפניה,  הנוכחית.  רעייתו  ויהודית,  הזקן  כחול  עומדים  בדלת 

היו לכחול הזקן שלוש נשים, שאדם לא ידע מה עלה בגורלן. 

יהודית, כמו מכושפת על ידי כחול הזקן, נטשה את משפחתה 

בפחד  הזקן  כחול  אחרי  הולכת  היא  האהבה.  למען  וארוסה 

ואינה  לחים  אותם  ומוצאת  בקירות  נוגעת  עצומות,  ובעיניים 

מבינה מדוע.

היא  ליהודית את הארמון האפל,  כאשר כחול־הזקן מראה 

אותן,״  לפתוח  לא  ״רצוי  סגורות.  דלתות  שבע  לפני  עומדת 

״תן  יהודית,  דורשת  המפתח״,  את  לי  ״תן  הזקן.  כחול  אומר 

לאור ולאוויר להיכנס.״ בפחד רב אך עם צורך עז לדעת מהי 

האמת מאחורי כל דלת, כחול הזקן ויהודית עוברים בין חמש 

הדלתות הראשונות בארמון, שכל אחת מהן מציגה ״עולם״ שונה 

ענק,  אחוזת  בפרחים,  מלא  גן  נשק,  )חדר  מהקודם  לחלוטין 

חדר עינויים ועוד(. ״עכשיו תן לי את המפתח לדלת השישית 

והשביעית,״ אומרת יהודית. ״אין צורך בשאר המפתחות, הרי 

מחמש  שבוקעים  ואוויר  אור  לך  יש  שרצית,  מה  את  השגת 

הדלתות״. ״הלוא אמרת שאתה אוהב אותי״, אומרת יהודית. 

״אני רוצה לפתוח את שתי הדלתות האחרונות, אני רוצה להבין 

מה קורה״. כשכחול הזקן פותח את הדלת השישית מתגלה אגם 

של דמעות. יהודית נשענת על חזהו של כחול הזקן ושואלת: 

היא  עונה.  אינו  הוא  הקודמות?״,  נשותיך  את  אהבת  ״האם 

חוזרת ושואלת: ״האם היו יפות ממני?״ שוב הוא שותק. נדמה 

לה שכחול הזקן שחט את שלוש נשותיו הקודמות והסתיר אותן 

מאחורי הדלת השביעית. דרך הדלת השביעית בוקע אור ירח 

חיוור וכחול הזקן אומר: ״ראי, הנה כל אלה שאהבתי לפנייך״. 

הן יוצאות בשורה, לאט, חיוורות, לבושות הדר ומכוסות אבנים 

יקרות, כתרים על ראשיהן. כחול הזקן כורע על ברכיו לפניהן. 

ואת  בצהריים  פגש  פגש עם שחר, את השנייה  את הראשונה 

רפלקסיביות בדיעבד?
כחול הזקן הנמצא בקיפאון בזמן 

ומביט אל תוך עצמו ברטרוספקטיבה 
ביצירתה של פינה באוש



28 | מחול עכשיו | גיליון מס׳ 46 | אוגוסט 2024

השלישית, לעת ערב. כאשר נסגרת הדלת השביעית פונה כחול 

הזקן אל יהודית, נוטל מן המפתן של הדלת השלישית מעיל, 

על  המעיל  את  מניח  הוא  התגנדרותה  ולמרות  יהלומים  כתר 

כתפיה ואת הכתר על ראשה. ״את היפה מכולן״, אומר כחול 

הזקן. ״עתה יהיה הלילה הנצחי״ )שם, עמ׳ 148-149(. 

תיאטרון-מחול: להגיע 
לטוטאליות רגשית גבוהה

יחד עם עבודתה של פינה באוש בתיאטרון מחול וופרטל, הריקוד 

הפך למושא לחקירה ותהייה, שצורות המבע שלו חדלו להיות 

מובנות מאליהן. תיאטרון המחול התפתח למשהו שניתן לכנותו 

תיאטרון חווייתי, שהעביר באמצעות עימות את המציאות כחוויה 

גופנית )סרבוס, 2012: 25(. אחד המרכיבים המרכזיים שהיווה 

המונטאז׳:  עיקרון  היה  המחול  תיאטרון  בפענוח  לצופים  בעיה 

או  רציף  קשר  ללא  הסצנות,  של  חופשי  אסוציאטיבי  חיבור 

סיבתיות )שם, עמ׳ 26(. ״תיאטרון החוויה״ מגייס את הרגשות 

והריגושים, מאחר שהוא עובד עם אנרגיות ראשוניות ועוסק בהן. 

ב״כאילו״, אלא  פנים,  בהעמדת  תיאטרלית,  בהצגה  מדובר  לא 

בדבר עצמו. מאחר והצופה שותף לאמיתות הרגשיות המערערות 

להחליט  נדרש  גם  הוא  חושיו,  ואת  שכלו  את  מענגות  גם  אך 

מהי עמדתו ולהבהירה )שם, עמ׳ 27(. העתקת הריקוד ממישור 

ההפשטה האסתטית אל ההתנהגות הפיזית היום-יומית היא לא 

מבחינה  גם  אחרת  משמעות  לה  נודעת  אלא  סגנוני,  עניין  רק 

מפלט  נאה,  עין  למראית  נחשב  הריקוד  אז,  עד  אם  תכנית. 

לטכניקה עצמאית או לעיבוד מופשט של נושאים קיומיים, הרי 

שהעבודות של פינה באוש החזירו את הצופה אל המציאות )שם, 

עמ׳ 28(. בעבודתה, ״באוש אינה בוחנת כיצד אנשים מתנועעים, 

אלא מה גורם להם לנוע״ )שם, עמ׳ 31(. במקרים רבים בתהליכי 

העבודה של באוש עם רקדניה, היא שואלת שאלות על חייהם 

לטוטאליות  להגיע  מנת  על  וזאת  אימפרוביזציות,  עושים  והם 

הרגשית הכי גבוהה אליה המבצע/ת יכולים להגיע. 

אחד ממושגי היסוד של התיאטרון הדידקטי בתיאטרון המחול 

של וופרטל הוא הגסטוס של הצגת הדברים, החשיפה המודעת 

של תהליכים, טכניקת ההזרה ושימוש בקומי )שם, עמ׳ 29(. 

ומעבר לכך,  בנושאים קשים לעיכול עד מאוד,  באוש עוסקת 

הדרך בה היא בוחרת להציג אותם ויזואלית קשה להתמודדות. 

את  לצופה  מספקת  ביצירה  קומית״  ב״אתנחתא  השימוש  לכן 

״צמר הגפן״ העוטף אותו על מנת להתמודד עם ה״אגרוף בבטן״ 

שיקבל רגע לאחר מכן. 

באוש בונה תשתית יציבה שמכניסה את הצופה למקום נינוח 

ורגוע, וברגע אחד שוברת את התשתית ומציגה מעשים מזוויעים. 

לדוגמה, כאשר כל המבצעים יושבים ונשענים על הקיר במשך 

כדקה שלמה, גופם שמוט ונפול. לאחר מכן, קמה באלגנטיות 

אחת המבצעות, ובאקט אלים ביותר מושכת את הפרטנר שלה 

מהקיר ומפילה אותו. בבת אחת, כל המבצעות מחקות ועושות 

את אותו הדבר לפרטנר שלהן והבמה מתהפכת - מרוגע מוחלט 

לאלימות שלמה. 

שני קורבנות
משני מוקדי פגיעה שונים

מהווה  ברטוק,  לבלה  הזקן  כחול  הדוכס  של  טירתו  האופרה 

השראה מרכזית ליצירתה של באוש, אך היא אינה מספרת את 

הסיפור הקונקרטי שמספרת האופרה, אלא את הסיפור בדיעבד. 

כחול הזקן מאזין לעצמו ברשמקול, ומריץ את האופרה קדימה 

ואחורה באופן רפטטיבי. כאמור, אחד מהמאפיינים הדרמטורגיים 

האפיזודיאלי.  והמבנה  המונטאז׳  הוא  באוש,  של  בעבודותיה 

היא  כמו חלק מהיצירות האחרות של באוש גם בכחול הזקן 

לאלגוריה  קונקרטיות  מדמויות  שלה  המבצעים  את  ״הופכת״ 

הגברים  הממשית:  המציאות  מן  אותם  ומנתקת  ״אידיאלית״ 

- נשיות. אחד מהמרכיבים המרמזים  והנשים  מייצגים גבריות 

על מהלך הניתוק מהמציאות נובע מהקטנת תפקידו של כחול 

הזקן בעולם הבדיוני: באופרה, כחול הזקן היה דוכס וביצירתה 

של באוש הוא רק אדם ששמו בלאוברט. נוסף לכך, ישנו מעבר 

מטירה גרנדיוזית לאולם גדול וריק בבית. 

ביצירה זו, ניתן לזהות אינטרטקסטואליות כמעט שקופה לטייפ 

האחרון של קראפ )1958( מאת סמואל בקט )Beckett(, שבו 

הגיבור הבודד חווה את חוסר התוחלת של חייו באמצעות דיאלוג 

ההקלטה  בזמן שסרט  באוש,  של  ביצירתה  המוקלט.  קולו  עם 

משמיע שוב ושוב את אותו קטע, כחול הזקן )בלאוברט( נחפז 

אל יהודית השוכבת על הרצפה משליך עצמו עליה, אונס אותה 

וגורר אותה קדימה תוך שהוא מתנשם בכבדות. האישה סובלת 

בצייתנות את כל מה שהוא מעולל לה )סרבוס, 2012: 58(. יש 

לציין כי באוש מציגה לנו גבר האונס אישה וזה עלול להוביל 

אותנו למחשבה שאנו צופים באישה כקורבן, אך באוש מציגה 

לנו שני קורבנות משני מוקדי פגיעה שונים: האישה - הקורבן 

של הגבר, והגבר - הקורבן של הגבריות. 

בחלקים רבים ביצירה, בלאוברט מריץ את הסרט ברשמקול 

אחורה שוב ושוב לאותו החלק ביצירה. ניתן לראות כאן את 

כחול  של  מדמותו  מרכזי  חלק  המהווה  האובססיביות  מוטיב 

הרשמקול,  עמדת  את  עוזב  הוא  בהם  היחידים  הרגעים  הזקן. 

הם כאשר הוא יוצא למסע החילול של קורבנות הבאות. בשלב 

מסוים ביצירה, הגבר המבצע את כחול הזקן לוכד לעצמו נשים, 

מסובב ומסחרר אותן ומניח אותן על כיסא, שתיים שלוש גופות 

זו על גבי זו )שם, עמ׳58(. המיניות בשלב זה כבר חסרת כל 

כוחות  מאבק  ומשאירה  חייתית  ברוטאלית,  היא  חן,  או  יופי 

יושב  שבה  הבאה  בפעם  באחר.  מתנגש  אחד  גוף  שבו  ברור 



מחול עכשיו | גיליון מס׳ 46 | אוגוסט 2024 | 29 

בלאוברט על יד הרשמקול, הנשים מתקבצות מתחתיו, מלטפות 

אותו ומזמזמות במונוטוניות: ״תודה״ )מילה הלקוחה מן האריה 

באוש  הזה,  במהלך  חזקה.  עליו  תובעות  וכך  יהודית(  ששרה 

מראה לנו כי שני בני הזוג יוצאים חבולים באותה המידה מן 

המאבק לאושר )שם, עמ׳ 59(. 

הקשר  להציע  מסוגלת  אינה  כבר  היא  אף  המוזיקה  גם 

הרמוני כלשהו. הקומפוזיציה חתוכה לרצפים קצרים ומקוטעים. 

והמוזיקה  נסבלת,  בלתי  הופכת  המוזיקה  של  החזרתיות 

עצמה הופכת למכשיר עינויים. רק בפרק הסיום, שבו יהודית 

במשך  המוזיקה  את  לשמוע  ניתן  להתרחש,  לעתיד  מתוודעת 

גורר את  הוא  גבו,  רצופות. כשבלאוברט שכוב על  דקות   15

יהודית, מוחא כפיים ושאר המבצעים חוזרים על כל התנועות 

של היצירה, אך הפעם כאימג׳ים )תמונות קפואות(. 

הפואמה נרקיסוס ואכו / אובידיוס 
הפואמה נכתבה במאה הראשונה, בשנת 8 לספירה. היא מופיעה 

בספר השלישי )שורות 510-339( ב׳מטמורפוזות׳, שירי גלגולי 

 Publius( נאזוֹ  אובדיוּס  פּובליוס  הרומי  המשורר  של  הצורה 

Naso, 43 לפנה״ס-17 לספירה(. היא נכתבה )במשקל שנקרא 
״הקסמטר דקטילי״ - שבו נכתבו גם האיליאדה והאודיסיאה( 

בעת גלותו של אובידיוס בים השחור בתקופת אוגוסטוס קיסר.

את  משכה  נרקיסוס,  של  ואמו  היערות  פיית  ליריאופה, 

אותה  אנס  לנהר,  אותה  שגרר  היער,  אל  של  ליבו  תשומת 

וכתוצאה מכך הכניס אותה להריון עם נרקיסוס. בעקבות לידתו 

מהאונס, הולכת ליריאופה לחוזה )תרסיאס( ושואלת אותו מה 

יהיה גורל בנה. בתגובה, תרסיאס מסביר שכל עוד נרקיסוס לא 

ידע את עצמו - הוא יחיה לאורך זמן. אחת מחברותיה של אכו 

בוגדת עם זאוס, וזו מסיחה את דעתה עם פטפוט. הרה הנבגדת 

גוזלת בתגובה מאכו את היכולת לפטפט, והחל מרגע זה, אכו 

הופכת להד. כעת, אכו יכולה רק להדהד את הקיים ולא לדבר 

שהתאהבה  לאחר   - מטמורפוזה  עוברת  ובכך  עצמה,  מטעם 

בנרקיסוס  מרוכזת  אכו  גוף.  נטולת  לאישה  הפכה  בנרקיסוס 

מאכו  שנותר  ומה  מהסלעים,  לחלק  הפך  שגופה  כך,  כדי  עד 

הוא ההדהוד בלבד. נרקיסוס רואה את דמותו בבריכת המים, 

שהופכת אמורפית ונוצרת עליה הצורה, אך נרקיסוס לא מפרש 

את הצורה כ״הוא עצמו״ מיידית, ולוקח כמה זמן להבין זאת. 

כעת, נרקיסוס נשאר לייצר את הדימוי של עצמו מרצון. הוא 

מרותק לדמותו, מרגיש שהתאהב באובייקט חמקמק, אך עוד לא 

מבין שמדובר באובייקט שלא יחזיר לו אהבה. 

נרקיסוס גדל להיות יפה תואר, חשוב לציין את הקוויריות 

שבאה לידי ביטוי בדמותו; הוא נמצא במצב משולב. הוא לא 

נתן לאף אחד לגעת בו והיה נרתע מכל מגע למרות שכולם/ן 

היו מתאהבים/ות בו.

נרקיסוס בוחר במוות ומכריז שימותו יחד - הוא וצלמו. אנו 

לא מתוודעים כי נרקיסוס אוכל או שותה ולא נאמר לנו דבר על 

מקום הימצאה של אכו. בסופו של דבר נרקיסוס נשרף - מבפנים 

בגלל מושא אהבתו הכלוא )הוא עצמו(, ומבחוץ מהשמש היוקדת. 

גופו נעלם כמו גופה של אכו והיא הופכת לסוכנת המוות שלו. 

אכו דיברה עם אלות העצים, תיבת התהודה המרחבית משרתת 

אותה, והיא מספרת את סיפורו. יש לציין כי דחף הכיליון העצמי 

של נרקיסוס מתחבר באופן ישיר למשיכת אימו למי הנהר באונס 

שעברה על ידי אל היערות. נרקיסוס נמשך למים וקופא על הסף. 

במצב טראומטי, ממית עצמו על סף המים. הדבר היחיד שנשאר 

ממנו לאחר הכיליון הוא פרח הנרקיס. 

מנרקיסוס ואכו
ועד לכחול הזקן לפינה באוש

הזקן  כחול  הן  הגיבורים  דמויות  שתי  באוש,  של  ביצירתה 

ויהודית. כחול הזקן פועל ביחס לרשמקול בחזרתיות הכולאת 

אותו בתוך לופ )loop( ממש כמו נרקיסוס. דמותה של יהודית, 

מתוך הפחד מכחול הזקן, פועלת רק בתגובות לדבריו ומהדהדת 

אותו - אין נקודה אחת ביצירה שבה ניתן לראות את יהודית 

יוזמת בעצמה מהלך כלשהו. 

ברובד  ביצירתה:  משולש  הדהוד  יוצרת  באוש  לכאורה, 

הזקן  כחול  את  מהדהדים  ה״ראשיים״  המבצעים  שני  הראשון, 

ואת יהודית )אזכיר כי ביצירתה של באוש שם דמותו של כחול 

הזקן הוא: בלאוברט(. ברובד השני, כחול הזקן ויהודית מהדהדים 

שאר  השלישי,  וברובד  המיתית.  מהפואמה  ואכו  נרקיסוס  את 

המבצעים מהדהדים את כחול הזקן ויהודית. בתור צופה ביחס 

ההדהודים  מערכות  של  השונים  המעגלים  שלושת  ליצירה, 

ביצירת  ומדובר  מאחר  אינדיבידואלי.  נרטיב  להרכבת  מסייעים 

תיאטרון-מחול אסוציאטיבית שאינה מספקת נרטיב עלילה ברור, 

ההדהוד שמלווה את כלל היצירה מספק לקהל נקודות אחיזה 

רואה.  למה שהוא  מעניק  אחד  למשמעות שכל  ביחס  מסוימות 

או  יחד,  שעובדים  רבים  ויזואליים  דימויים  עם  עובדת  באוש 

בניגוד אחד לשני, ואף אין ניסיון להסוות את ההתנגשות ביניהם. 

הרשמקול )או: הלופ( 

אחד מהאלמנטים המרכזיים שמדגישים את הלופ בו נמצא כחול 

הזקן הוא קול הרשמקול, שבלאוברט מריץ לקטע ספציפי באופרה 

הרלוונטי  שהקטע  פעם  בכל  היצירה.  רוב  לאורך  ושוב  שוב 

אך  יהודית,  עם  בתנועתו  להמשיך  לכאורה  יכול  הוא  נשמע, 

ברגע שבו הקטע ״הנבחר״ נגמר, בלאוברט מיד נוטש את יהודית 

ורץ לרשמקול על מנת להריץ חזרה את הסרט לאחור. יש לציין 

של  האחרון  ליצירה׳סרטו  באוש  שמכניסה  האינטרטקסט  את 

קראפ׳ לסמואל בקט שבו הדמות מאזינה להקלטות של עצמה. 



30 | מחול עכשיו | גיליון מס׳ 46 | אוגוסט 2024

אל תיגעו בי

נרקיסוס נרתע מאוד מהמגע של הסובבים אותו. באוש לוקחת 

את המוטיב הזה ומפתחת אותו בהתאם לסגנונה. בלאוברט מגיב 

באופן טוטאלי מאוד לכל מגע שמתקיים בינו לבין המבצעות על 

הבמה, בין אם מדובר בבריחה, דחיפה, הלימה, ליטוף, התעלמות 

עדינה והתעלמות גסה ואלימה. את הדימוי ניתן להקביל באופן 

ישיר לאיקונה הנוצרית של ישו שגם אומרת ״אל תיגעי בי״.1 

הכיוונים,  לשני  הדימוי  עם  משחקת  באוש  כי  לראות  מעניין 

את  כופה  ומאידך,  אחר  של  מגע  מכל  נרתע  בלאוברט  מחד, 

המגע שלו על מספר רב של נשים.

קיפאון בזמן ברטרוספקטיבה

על פי הפואמה המיתית, נרקיסוס קופא במקומו ברגע שרואה 

שאימו  מכך  נובע  הנרטיבי  החיבור  בנהר.  השתקפותו  את 

הזה.  במקום  דווקא  קופא  הוא  ולכן  הנהר,  גדות  על  נאנסה 

ניתן לראות כי ישנו גם קיפאון בהווה - נרקיסוס קופא במקום 

עצמו,  על  ומסתכל  בהווה  נמצא  אך  בעבר,  נאנסה  אימו  בו 

)כפי  לעצמו  מאזין  הזקן  כחול  באוש,  של  ביצירתה  בהווה. 

שניתן להבין כבר מכותרת היצירה(, אך ההבדל בין בלאוברט 

ובלאוברט  בו  ונשאר  בהווה  קופא  שנרקיסוס  הוא  לנרקיסוס 

מצליח  בלאוברט  בו  רגע  בכל  ״בעבר״.  ופועל  בהווה  קופא 

בתוך  לפעול  מצליח  הוא  הנכון,  למקום  הסרט  את  להחזיר 

הבדיה שאליה הכניס עצמו.

מנסה  אחרת  מבצעת  כל  או  יהודית  שבה  פעם  בכל  כך, 

או  בכוח  אותה  הודף  הוא  בבלאוברט,  לגעת  או  להתקרב 

בהתעלמות וממשיך להתעסק בשלו. כאשר הוא ״קופא בעבר״ 

המבצעת.  או  יהודית  את  להרגיש  לנוע,  לפעול,  מצליח  הוא 

בתחילת היצירה ניתן לראות הדהוד ישיר לשני אלמנטים מתוך 

הפואמה של נרקיסוס ואכו: ניתן לראות אישה נאנסת ונכנעת 

למרותו של הגבר, אך יש לזכור כי הגבר הוא בלאוברט שנמצא 

מכונס.  וראשו  מטה  כלפי  מופנית  כשבטנו  האונס  כל  במהלך 

הנפילה  לפני  רגע  נרקיסוס  את  מהדהד  בלאוברט  אחד,  מצד 

לאגם, אך מצד שני הוא מהדהד גם את אל היער שאנס את 

ליריאופה )אמו של נרקיסוס ופיית היערות(.

הדהוד

מקלוהן  מרשל  כנרקוזה,  נרקיס  הפטנטים,  אהובי  במאמרו, 

)McLuhan(, מאוניברסיטת טורונטו, קנדה, מאפיין את הקשר 

בין סיפורו של נרקיסוס ליצירה האמנותית באמצעות ״שלוחות״. 

אדם  שבני  נרקיסוס,  של  בסיפורו  המרכזי  הרעיון  לטענתו, 

נמשכים מיד לכל שלוחה של עצמם, בכל חומר שאינו עצמם. 

)מקלוהן, 2002: 54(. מקלוהן טוען כי במקרים רבים אנו יוצרים 

מצבים מלאכותיים המתחרים בגירויים ובלחצים של החיים והם 

״בבואתו   .)55 עמ׳  )שם,  מגדרנו  לצאת  לנו  גורמים  לכאורה 

של הצעיר היא קטיעה עצמית, קרי, שלוחה שמקורה בלחצים 

יוצרי גירוי. בנוגד-גירוי, הבבואה יוצרת שיתוק או הלם כללי, 

שמונעים את הזיהוי. קטיעה עצמית אוסרת זיהוי עצמי״ )שם, 

עמ׳ 56(. נוסף לכך, מקלוהן מתייחס לעידן הטכנולוגי שמשפיע 

רבות על תפיסת האדם את עצמו ואת עצמו ביחס לסביבה: ״כפי 

לומר  אפשר  הצומח,  עולם  של  הרבייה  איבר  היא  שהדבורה 

 ]...[ שהאדם הופך להיות איברי הרבייה של עולם המכונות. 

עולם המכונות מחזיר לאדם אהבה בכך שהוא מזרז את הגשמת 

האנושות  האלקטרוני,  בעידן   ]...[ עושר  לו  מקנה  משאלותיו, 

כולה היא העור העוטה את גופנו״ )שם, עמ׳ 61-60(. 

כידוע, באוש עסקה ביצירותיה בקו המחשבה ההגמוני שהוביל 

ומהו  גברי  מהו   - מגדריות  מבט  מנקודות  בעיקר  החברה,  את 

השליטה שלהם  יכולת  לאישה,  הגבר  בין  היחסים  מערכת  נשי, 

אחד בשניה ולהיפך. ברגע בו באוש הכניסה ליצירה את אלמנט 

ההדהוד, היא מאירה ומדגישה את המקום המרכזי של המכאניקה 

באופן הפעולה של גברים ונשים. ניתן להבחין בין ה״תפקידים״ 

)את  כמשמרת  ואכו  כיוצר/בורא  נרקיסוס  ואכו:  נרקיסוס  של 

הקיים(. לינדה האצ׳ן )Hutcheon(, מציינת דבר חשוב ורלוונטי 

גם ל״מופע הדימוי״ שמתקבל ביצירתה של באוש. נרקיסוס ואכו 

לא יכולים להתקיים אחד בלי השני: אכו מהדהדת את המציאות 

שאנחנו מכירים ומתמזגת עימה, בעוד שנרקיסוס מייצג את בניית 

אצל  יותר  עוד  גדולה  מתיחה  מקבל  זה  אלמנט  כולו.  הדימוי 

באוש. אין זהו הדהוד חד פעמי שנכנס ללופ בתוך עצמו, אלא 

ממש ניתן לראות את השלוחות של ההדהוד מתקיימות בכל מבצע 

אינדיבידואלי וביחס לשאר המבצעים )האצ׳ן, 1985: 16-1(. 

כאמור, כחול הזקן ויהודית מהדהדים את נרקיסוס ואכו, שני 

המבצעים הראשיים מהדהדים את כחול הזקן ויהודית וכל שאר 

הראשיים.  המבצעים  שני  את  מהדהדים  והרקדניות  הרקדנים 

שבורא  אינסופי   )loop( ״לופ״  יוצר  הזה,  ההדהודים  משולש 

נרקיסוס  הבורא,  הגורם  כי  הפסק,  ללא  ושוב  שוב  עצמו  את 

)בלאוברט, כחול הזקן או המבצע הראשי( הוא חלק מהלופ. 

כחצי שעה מתחילת היצירה, ניתן לראות כי אלמנט ההדהוד 

מקבל ביטויים נוספים שאינם נרטיביים בלבד. 

התלבושות - כל הגברים לבושים בחליפות שחורות )למעט 

בלאוברט שלובש גם מעיל(, וכל הנשים שמלות.

בלאוברט  של  התנועה  את  מהדהדים  הרקדנים   - התנועה 

ויהודית, אך באוש בונה סוג של ״לופ״ אינסופי בו כל מקטע 

ביצירה הופך ללופ שלא נגמר ותוך כדי שהוא ממשיך מתחיל 

לופ אחר. זוג אחד מתחיל במשפט תנועתי מסוים, לאחר כמה 

רגעים זוג נוסף מבצע את אותו המשפט, וכך הלאה. אך כאשר 

הוא  פעמים  של  מסוים  מספר  הלופ  את  סיים  הראשון  הזוג 

ממשיך למשפט התנועתי הבא, בעוד הזוגות האחרים ממשיכים 



מחול עכשיו | גיליון מס׳ 46 | אוגוסט 2024 | 31 

בלופ. בהרבה מן המקרים, את הלופ שוברת באוש באופן גלוי, 

בהתנתקות קיצונית וטוטאלית של הפרטנרים אחד מן השנייה. 

ההדהוד התנועתי של באוש אינו רציף, ולא מבוסס על רצף 

כרונולוגי סיבתי, אלא מגיח משום מקום באופן מפתיע, כך שגם 

המבצע לכאורה לא יכול לצפות למשפט התנועתי הקרב. 

סיכום
ומתחה אותו לקצוות  הזקן  כחול  הנרטיב של  באוש לקחה את 

חדשים. ביצירתה, היא הציגה לנו את ״הרגע שאחרי״ העלילה 

המקורית, ובכך סיפקה המשך לסיפור עם סוף טרגי ביותר. את 

אל  לחבר  ניתן  באוש,  של  הזקן(  )כחול  בלאוברט  של  דמותו 

נרקיסוס, שקפא על האגם ברגע שראה את עצמו. תחילה היה 

מנותק מההבנה שמדובר בו עצמו, וברגע ההיוודעות לא יכול היה 

להמשיך והגיע למצב של כיליון עצמי מוחלט. כך גם בלאוברט, 

אך באופן קצת שונה. בשני הסיפורים ניתן לראות את החיבור בין 

הקיפאון לאירוע טראומטי בעבור הפרוטגוניסט: נרקיסוס קפא על 

יד האגם בו אמו נאנסה ובלאוברט קופא בכל רגע בו האופרה שלו 

״מחזירה אותו להווה״ ומתקדמת על ציר הזמן. בלאוברט נתקף 

אובססיביות למקטע מסוים באופרה אותו הוא מריץ בחזרתיות, 

ממש כמו נרקיסוס שנכנס אל תוך ה״לופ״ וקפא. 

מוטיב  כמו  ותיאטרוניים,  מחוליים  אלמנטים  באמצעות 

החזרתיות, באוש מביאה למימוש אלמנטים ברכטיאניים רבים. 

נוסף לכך, בבחירתה של באוש ליצור רשת הדהודים של כחול 

הזקן ויהודית כאבטיפוס בעבור כל שאר המבצעים, היא מרחיבה 

את הנרטיב מ״סיפורם של כחול הזקן ויהודית בטירה האפלה״ 

ל״סיפורם של גברים ונשים בעולם״. האחדות התנועתית ויחד 

על  פיזי  קונפליקט  יוצרות  הביצועית  האינדיבידואליות  איתה 

הבמה. למעשה, זוהי אחת הדרכים של באוש ליצור קונפליקטים 

ברבדים שונים של היצירה. נדמה כי באוש מציגה לנו את האופן 

שבו המבט פנימה )הנרקיסיסטי, אינדיבידואליסטי(, הפך למבט 

החוצה. ההתכנסות העצמית של כל המבצעים לאורך היצירה 

מזכירה לנו שוב ושוב את המבט פנימה, האינדיבידואליות. יחד 

חוזים  אנו  מציגה,  באוש  אותו  לאינדיבידואליזם  הניסיון  עם 

בהגמוניה חזקה וברורה של גבר ואישה. באופן הזה, ניתן להגיד 

כי באוש אף מבקרת את הפואמה המקורית לאובידיוס, שמיקם 

את דמות הגבר )נרקיסוס( כדמות הבוראת והיוצרת ואת דמותה 

בהתאם  ופועלת  הגבר  את  שמהדהדת  כזו  )אכו(  האישה  של 

לרצונו. כאמור, במסגרת כמה מה״לופים״ שיצרה באוש, היא 

מפרה באופן יזום את יחסי הכוחות בין הגבר לאישה ויוצרת 

מצב בו האישה היא המובילה. הרגע הזה, מהווה נקודת שיא 

בהם  היחידים  הרגעים  באחד  ומדובר  הנרטיב, מאחר  מבחינת 

האישה שולטת בגבר והוא פועל כרצונה. 

	

הערות שוליים

ביבליוגרפיה
ספרים.  בחמישה-עשר  מטמורפוזות:  פובליוס.  נזו,  א�ובידיוס 

תרגום: דיקמן, שלמה. ירושלים: מוסד ביאליק, 1965.

שנתון  ותיאטרון-מחול״. בתוך  ״ברכט, מונטאז׳  ירון.  א�ליקים, 

מחול בישראל. 1989-1990, עמ׳ 27-26.

מ�קלוהן, מרשל. ״אוהבי הפטנטים - נרקיסוס כנרקוזה״. בתוך 

להבין את המדיה. הוצאת בבל, 2002. 

באוש,  פינה  בתוך  גופנו-אנו״.  חוויית  ״על  סרבוס.  נ�ורברט, 

תיאטרון מחול. תרגום איה ברויר. רמת השרון: הוצאת אסיה, 

.2012

נ�ורברט, סרבוס. ״כחול הזקן. בעת האזנה להקלטה של האופרה: 

טירתו של הדוכס כחול הזקן מאת בלה בארטוק״. בתוך פינה 

באוש, תיאטרון מחול. תרגום איה ברויר. רמת השרון: הוצאת 

אסיה, 2012. 

צ�רי, צבי. ״׳טירת כחול־הזקן׳״ בתוך ברטוק: מלחין ללא פשרות. 

בנימינה: נהר ספרים, 2012.

B�ausch. Pina. Bluebeard. While Listening to a Tape 
Recording of Béla Bartók׳s ״Duke Bluebeard׳s Cas-
tle.״ Germany: Opera House. 8 January 1977.

H�utcheon. Linda. ״Introduction.״ In Narcissistic 
Narrative: The Metafictional Paradox, New York: 
Methuen, 1985. 

M�aguire. Richard. ״Pina Bausch: Bluebeard. While 
Listening to a tape recording of Béla Bartók׳s 
Opera ״Duke Bluebeard׳s Castle״ - Sadler׳s Wells, 
London״. The Reviews Hub, London. .02.13.2020 
https//:www.thereviewshub.com/pina-bausch-
bluebeard-while-listening-to-a-tape-recording-of-
bela-bartoks-opera-duke-bluebeards-castle-sadlers-
wells-london/ (last seen: 04.17.2022)

שון זילברשטיין הינו כוריאוגרף, במאי ויוצר עצמאי. בוגר 
בוגר  דביר,  דוד  של  ניהולו  תחת  ילין  בתלמה  המחול  מגמת 

ועיצב  המסלול לבימוי תיאטרון באוניברסיטת תל אביב, רקד 

תנועה בהפקות שונות באופרה הישראלית, עיצב תנועה ויצר 

הלאומי  בתיאטרון  המתארחות  שונות  בהפקות  כוריאוגרפיה 

הליווי  על  בן-שאול  דפנה  לד״ר  מיוחדת  תודה  ועוד.  הבימה 

בכתיבת המאמר.

1 .61-60 ״.Touch me not; for I am not yet ascended״


