
מחול עכשיו | גיליון מס׳ 46 | אוגוסט 2024 | 19 18 | מחול עכשיו | גיליון מס׳ 46 | אוגוסט 2024

תלבושות
אף על פי שאנו מופיעות בפני נשים, גם על התלבושות חלות 

הנחיות מורכבות שנגזרות מרוח התרבות החרדית. הרצון הוא 

להדגשת  מגבלות,  ללא  ותנועה  נוחות,  צניעות,  בין  לשלב 

ויתמוך  ישרת  שהבגד  ובמחשבה  לגוף,  שמחמיאה  אסתטיקה 

על  עוצבו  חלקיקים  ליצירה  המקוריות  התלבושות  ביצירה. 

ידי עדי יאיר, ותהליך תפירתם הוא יצירה בפני עצמה. הרצון 

ולסגנון  לצניעות  הריקוד,  לנושא  לנשיות,  נאמנות  להישאר 

היהודי, מחייב לשלב אמון ודבקות במטרה. הבגד נוצר בצבע 

ובקווים נקיים, באופן אחיד לכולן. לבגד הוצמד מקרמה בעבודת 

שיצרו  שונים,  באורכים  חוטים  יצאו  ממנו  רשת,  בצורת  יד, 

טשטוש וכיסוי. בהשראת כנפי העגורים, יצאו מהידיים חוטים 

באותו אורך. כיסוי הראש עוצב כמטפחת או סרט בצבע שחור, 

שיצר קונטרסט ללובן הבגד, ושמר על מראה אחיד ונקי. 

מחול ותורה
אותנטי,  ממקום  מגיעים  ליצור  אותי  "שמפעילים"  הנושאים 

מקורות  עם  ויתקשרו  הדת  לעולם  יתחברו  שהם  לי  וחשוב 

מגוונים.  דעת  בתחומי  תאורטיים  וממקורות  מהתורה  השראה 

נמצא  שהבאתי  ורעיון  נושא  שלכל  לגלות  הוקסמתי  תמיד 

סימוכין בתנ"ך. סיפורי התורה מכילים רובד נסתר, מסר מוצפן, 

שמאפשר להתבונן על הנושא בעוד שכבות, ודרכן לגלות עוד 

איכויות בתנועה ובחיים. הייחודיות נעוצה בהתמקדות במסרים 

הנפש.  מימדי  ריבוי  דרך  ההכרתית,  החשיבה  אל  שכיוונו 

הרמב"ם ורבים מגדולי ישראל, חיברו בין תורה למדע באופנים 

שונים ובהם תורת הקוונטים וצריחת העגור. 

תורת הקוונטים
"תורת השדות הקוונטית" מדמה את כל מה שקיים בטבע למעין 

ים שקט. מידי פעם מופיע גל כאנלוגיה לחלקיקי היסוד בטבע. 

המחשבה שהגוף והתנועה ביצירה מתכתבים עם תאוריות של 

תורת הקוונטים הובילה למחשבה על הביטוי "מחשבה מייצרת 

מציאות". אני סבורה שמחשבה לא יוצרת מציאות, אלא צורת 

המחשבה שלנו מעצבת את האופן שבו אנחנו נחווה את המציאות, 

נחיה בתוכה, ובמידה מסוימת גם נשפיע עליה. התנהגותם של 

האטומים מוכיחה התערבות אלוקית המאפשרת את הקיים, כי 

אם יחדלו מתנועתם המתוכננת אפילו לרגע קט – היקום יחזור 

בכל  היקום  על  אלוקית  שליטה  שישנה  מכאן,  ובוהו.  לתוהו 

בְרֵאשִׁית"  מַעֲשֵׂה  תָּמִיד  יוֹם  בְּכָל  בְּטוּבו  "הַמְחַדֵּשׁ  רגע, בבחינת 

רטט  בתנועת  התבטא  ביצירה  לכך  הביטוי  אור(.  יוצר  )ברכת 

רפטטיבי של תנועה פנימית קטנה סביב הציר של עמוד השידרה 

שנעה קדימה ואחורה, ודרך דימוי האגם שממנו העגורים שתו 

מים. השקט התקשר אצלי עם המילה "גלים" – תנועה פנימית 

שמתחילה מנשימות, ובהדרגה עוברת לבית החזה בתנועת גלים 

תוך כדי שינוי חזית, סביב ציר אחד סטטי.

צריחת העגור
רוֹם אֲדנָֹי עָשְׁקָה  לּוּ עֵינַי לַמָּ יּוֹנָה דַּ ה כַּ ן אֲצַפְצֵף אֶהְגֶּ סוּס עָגוּר כֵּ ״כְּ

י עָרְבֵנִי". )ישעיהו, ל״ח, י״ד( ניתן למצוא קשר בין השמות  לִּ

הלטיני והעברי של העגור, שמשמעותו "לצעוק בצרידות" קולו 

המיוחד של העגור נובע אולי ממבנה הקנה הארוך והמפותל 

בצורת S, האחראי לקולם העמוק והמיוחד. ישנה סברה, שבעת 

על  כשהיה  כעגור  לצעוק  היה  יכול  חזקיהו  לקב"ה,  תפילתו 

ערש דווי.

תפילה
מעבר לחוויה והסיפוק ביצירה שנולדה, תהליך היצירה בתקופה 

הקשה הזאת חיזק אותי, והראה לי שוב כמה חשוב להתעקש 

ועשייה  בתנועה  להיות  והרצון  ההתמדה  כמה  לוותר.  ולא 

הכרחיים לבריאות הגוף והנפש שלנו, וכמה חיבור ואהבה יש 

לי לעולם המחול. זאת בהחלט המתנה הכי גדולה שזכיתי בה. 

מאחלת לכולם לעסוק ולצרוך אומנות – היא המשאב הכי זמין 

ונכון לבריאות של כולנו. הזדמנות להודות על הזכות לרקוד, 

ליצור ולהיות בחברותא נפלאה של נשים מיוחדות. כולי תפילה 

לימים  ונזכה  ישמע  ישראל  עם  של  והתפילה  הצעקה  שקול 

שקטים ורגועים, שנזכה לשלום ואחדות. שחיילנו יחזרו בשלום 

והחטופים ישובו בשלום במהרה. "שִׁיר לַמַּעֲלוֹת: אֶשָּׂא עֵינַי אֶל 

אַל  וָאָרֶץ:  שָׁמַיִם  עשֵֹׂה  ה'  מֵעִם  עֶזְרִי  עֶזְרִי:  יָבאֹ  מֵאַיִן  הֶהָרִים 

יִתֵּן לַמּוֹט רַגְלֶךָ אַל יָנוּם שׁמְֹרֶךָ: הִנֵּה לאֹ יָנוּם וְלאֹ יִישָׁן שׁוֹמֵר 

יִשְׂרָאֵל: ה' שׁמְֹרֶךָ ה' צִלְּךָ עַל יַד יְמִינֶךָ: יוֹמָם הַשֶּׁמֶשׁ לאֹ יַכֶּכָּה 

יִשְׁמָר  ה'  נַפְשֶׁךָ:  אֶת  יִשְׁמֹר  רָע  מִכָּל  יִשְׁמָרְךָ  ה'  בַּלָּיְלָה:  וְיָרֵחַ 

צֵאתְךָ וּבוֹאֶךָ מֵעַתָּה וְעַד עוֹלָם". )תהילים קכא(. אמן.

דורית לוי, בוגרת תואר ראשון במחול ותואר שני בכוריאוגרפיה 
מורה  בירושלים.  ולמחול  למוסיקה  באקדמיה  קומפוזיציה 

המחול  של  ומתודיקה  קומפוזיציה,  מודרני,  למחול  מוסמכת 

והאקדמיה  וושינגטון  גבעת  מכללת  של  בשלוחה  המודרני, 

וכוריאוגרפיה.  במודרני  לבגרויות  מגישה  ולמחול.  למוסיקה 

בוחנת בגרויות. סטודנטית ללימודי פסיכותרפיה בתנועה ומחול 

במכללת דוד ילין בירושלים. כוריאוגרפית להקת הללו, יוצרת 

עצמאית ורקדנית. רשימת היצירות שיצרתי עבור להקת הללו: 

בית וגעגוע )2017(, אור פנייך )2018(, רצוא ושוב )2019(, 

 ,)2022( אסופה   ,)2021( הריק  הכיסא   ,)2020( מקום  יש 

חלקיקים )2023(.

שיר אהבה למחול 
נרטיבי - החדר 

מאת ענבל פינטו
>>>

החדר מאת ענבל פינטו, רקדנים: מורן מילר ואיתמר סרוסי, 
צילום: דניאל צ'צ'יק

Living Room by Inbal Pinto, dancers: Moran Muller 
and Itamar Sarussi, photo: Daniel Tchetchik

עדן קרמר



מחול עכשיו | גיליון מס׳ 46 | אוגוסט 2024 | 21 20 | מחול עכשיו | גיליון מס׳ 46 | אוגוסט 2024

 Living Room / החדר

יצירה מאת ענבל פינטו

הפקת מקור של מרכז סוזן דלל, 2024

כוריאוגרפיה, עיצוב תלבושות, תפאורה ואיור קיר: ענבל 

פינטו

רקדנים יוצרים: מורן מילר, איתמר סרוסי

מוזיקה מקורית: מאיה בלזיצמן

היצירה החדר מספרת על אישה סגורה בחדר, המתדרדרת נפשית 

עקב חוסר אינטראקציה עם בני אדם. זה סיפור על בידוד, בדידות, 

לסף  מעבר   – היכולת  גבול  לקצה  עד  האנושית  הנפש  דחיקת 

השיגעון. ישנן שלל נקודות מפגש אפשריות בין המחול כמדיום 

יכולות להציף שאלות על  הן  סיפורים.  ובין הרצון לספר  פיזי 

המחול והאופן בו הוא מְתַקְשֵׁר את עצמו החוצה – האם מדובר 

בבדיון פשוט, או שיש כאן מערכת יחסים מורכבת יותר? החדר 

מאת ענבל פינטו הוא מקרה בוחן בנושא הנרטיב במחול כיום.

החדר: פנים וחוץ
החדר הסגור, שאנחנו חשופים לשניים מקירותיו, מכוסה טפט 

בדוגמה יפהפייה מעשה ידיה של פינטו, דוגמא שבעצמה מספרת 

סיפור ופועלת בתפקיד כפול. היא מסמנת את ההסגר בו נתונה 

הפנים  בין  הגבול  את  מטשטשת  בעת  ובה  הראשית,  הדמות 

גדולה  כיסא, שעון, שידה  ניצבים שולחן,  בתוך החדר  לחוץ. 

ומתלה בגדים. החפצים אינם סטטיים, הם נעים באמצעות מנגנון 

נסתר וכמו מתעוררים לחיים, מה שיוצר באפקטיביות רבה את 

בין  הבולט  וההזיה.  הנזילות  הפחד,  המציאות,  עיוות  תחושת 

החפצים הממוקמים בחדר הוא שידה כבדה המשמשת גם כתיבת 

נגינה ושער אל העולם שמחוץ לחדר הסגור. הרקדנית פותחת 

וסוגרת אותה שוב ושוב בעירוב של סקרנות, משיכה, זהירות 

וחשש, ומתוכה בוקעים אורות וצלילים שונים. מוזיקה עליזה, 

כל   – מפעם  ריקודים  מסיבת  שמזכירים  צלילים  סוחף,  ואלס 

אלו יוצרים ניגוד מובהק לסאונד הזמזום הטורדני שמלווה את 

היצירה, בא והולך, בשילוב אפקטים קוליים של דיבור רדוף, 

צלילים מהטבע. הפסקול המוקפד  יחד עם  ברור,  לא  מעוות, 

נשמע כמו מה שאפשר לדמיין שמתחולל בתוך מוח הוזה. 

פיזית  בצורה  מגלמת  החדר  של  המיוחדת  התנועתית  השפה 

לדינאמי. מפרקים  והסטטי  לחוץ,  הפנים  בין  ציר המאבק  את 

בחוסר  בנפרד,  זזים  מילר  מורן  הרקדנית  של  בגופה  שונים 

תיאום, כאילו הגוף היה מכלול של המוני אורגניזמים עצמאיים 

שנשמעים לאיזה מנגנון פנימי נסתר. השפה שנוצרת היא עשירה 

המינימליזם:  סף  על  הם  והדיוק  התנועתי  העושר  ומטרידה. 

הפשטות  בסיסית.  תלבושת  בודדים,  רהיטים  מצומצם,  קאסט 

מחזיקה בתוכה מערכת מורכבת של סמלים ומשמעויות. 

מורן מתנגשת בחפצים, בעצמה, ברצפה. לפעמים היא נראית 

כמו בובה בבית משחקים, לפעמים כמו בהתקף שיגעון )ואכן, 

כשהיא פושטת את השמלה בתחילת המופע היא נשארת לבושה 

מערכת  מנהל  גופה  משוגעים(.  כותונת  דמוי  לבן,  באוברול 

תחתם,  מסתתרת  עליהם,  מטפסת  בעודה  החפצים  עם  יחסים 

מתרפקת ומתפרקת יחד איתם. השפה התנועתית שלה מורכבת 

דרך  ומקוטעות,  מכאניות  תנועות  בין  עוברת  היא  ועשירה. 

מחוות והבעות פנים ועיניים עדינות אך חדות, חצי מבודחות 

במעין הומור־שחור ומיואש. הגפיים שלה כמו יוצאות משליטה 

בתנועתיות של "טיקים", אותם היא מנסה לרסן, עד להטחת כל 

הגוף בתנופה אל תוך הרצפה והקירות. 

במהלך היצירה, מגיחה דמות גבר מתוך השידה, בביצוע הרקדן 

איתמר סרוסי. הוא אורח לרגע, דמות שלא ברור אם הגיבורה 

בדתה בדמיונה כדי להפיג את הבדידות. הם נעים יחד ובנפרד 

בדואט יפהפה ועצוב של שני גופים ושתי נפשות, שלא באמת 

זו. אפשר לפרש את הופעתו הקצרה  זה אל  מצליחים להגיע 

והיעלמותו, כניסיון כושל של הרקדנית לייצר לעצמה שותף, 

חבר, אהוב. בסופו של הביקור החפוז היא נותרת שוב לבדה. 

נע  הוא  פואטית,  שלו  התנועתיות  מרשים,  רקדן  הוא  סרוסי 

נוכח  בזמניותו,  הוא  כוחו  ועוצמה.  רוך  של  מצוין  בשילוב 

ונעלם, משאיר אותה באותו החדר הארור שנראה אפילו ריק 

יותר בהיעדרו.

התנועה   – חדש  סף  חוצה  הנפשית  ההידרדרות  זה  בשלב 

כמו  והגוף  הגוף  את  תוקף  כמו  החדר  ויותר,  יותר  משתבשת 

היצירה,  של  האחרון  בחלק  שלבסוף,  עד  עצמו,  את  תוקף 

הרקדנית נטמעת באופן מלא בקיר ודמותה של מילר מופיעה 

היא  סופסוף  הטפט.  שבתוך  הפנטזיה  בעולם  וידאו  בהקרנת 

מים,  שלולית  אל  קופצת  המדומיין,  בטבע  רוקדת  חופשיה, 

לחלוטין,  אבודה  היא  במציאות?  אבל  וחיים.  חיות  מוקפת 

השפיות  את  מעצמה  להשיל  נאלצה  לדעת,  עצמה  איבדה 

ודם  סיום מתוק־מריר, הרקדנית בשר  זה  על מנת להשתחרר. 

שעקבנו אחריה ונקשרנו אליה נעלמת ובמקומה מופיעה דמותה 

המצולמת, שטוחה, דו־ממדית. 

נרטיב ופירוקו
כעל  והספרות  השפה  על  מדברות  מסורתיות  שפה  תאוריות 

אנחנו  אותו  העולם  שהיא  המציאות,  ישנה  כלומר,  מייצגות. 

שני  הם  אלו   – שלו  הספרותי־בדיוני  הייצוג  וישנו  מכירים, 

דברים נפרדים לחלוטין. מסורתית־פילוסופית, העולם היומיומי 

שם  קיימים  העולם,  המציאות,  הייצוגי.  הבדיון  לעולם  קודם 

לא  לפני החשיבה.  המדע,  לפני  לפני האמנות,   – הכול  לפני 

רק שהעולם קיים, אלא שהוא בלתי תלוי באדם ובייצוג ואיננו 

מושפע ממה שאנחנו חושבים עליו. האם השפה מצליחה לתאר 

בצורה נאמנה את הדבר עצמו? זהו הבסיס לספרות ריאליסטית, 

בן  שהוא  בדיון  אבל  בדיוני,  בעולם  אמנם  שמתקיימת  כזאת 

דמותה של הממשות.

אמת  איננו  שהוא  סיפור  מספר  קרנינה  אנה  הרומן  למשל, 

ביוגרפית שקרתה, אבל הוא יכול לקרות בעולם, שאת חוקיו 

נקרא  לכך  הספר.  לדפי  שמחוץ  מהמציאות  להכיר  אפשר 

מובנה של סדרת  תיאור  הוא  נרטיב  במילים אחרות:  'נרטיב'. 

בצורה  המוצגות  בדיוניות,  או  אמיתיות  חוויות,  או  אירועים 

המספרת סיפור. הוא כולל בדרך כלל אלמנטים כמו דמויות, 

נידחות,  האלו  המסורתיות  כשהנחות  מבט.  ונקודת  עלילה 

החשיבה מתקדמת אל עבר הפוסט־מודרניזם, שרחוק מנרטיב 

וייצוג, ועוסק באוטונומיה אסתטית רדיקלית, פורמליזם טהור 

)Bertens 1995(. אם קיומו האובייקטיבי של העולם, "הדבר 

עצמו", מוטל בספק, מה קורה לייצוג? 

 ,)Kant 1718( הטהורה"  התבונה  "ביקורת  המכונן  בחיבורו 

קאנט מעביר את מרכז הכובד מן העולם אל ההכרה האנושית. 

הוא טוען שההכרה שלנו אינה פאסיבית. העולם עובר דרכנו, 

העולם  את  בוראת  ההכרה  למעשה  ולכן  שלנו,  התפיסה  דרך 

ולא רק תופסת ומתארת אותו. יש כאן היפוך אונטולוגי רדיקלי 

– העולם כבר לא קבוע וקודם לייצוגו, אלא התפיסה, שהיא 

לפי  הפילוסופית  במחשבה  המקור.  היא  סובייקטיבית,  בהכרח 

ת'יהר )Thiher 1984(, שאלת הייצוג השפתי הופכת לבעייתית 

המשמעות?  נמצאת  היכן  המשמעות.  בשאלת  נתקלת  כשהיא 

או  העולם  את  מנסחת  השפה  האם  עצמה?  בשפה  או  בעולם 

נדרשו  רבים  שהוגים  תפנית  זוהי  השפה?  את  מנסח  שהעולם 

 ,)Wittgenstein( ויטגנשטיין ,)Heidegger( אליה, כמו היידיגר

 .)Derrida( דרידה

השפה  אל  מהעולם  המשקל  את  מעביר  בפילוסופיה,  השינוי 

ספרות  עוד  לא  בספרות.  מהותי  שינוי  מתניע  ובכך  עצמה, 

ריאליסטית ייצוגית שמנסה ללכוד את העולם בצורה מהימנה, 

"אוטונומיה  כינה   )Bertens( ברטנס  שהתיאורטיקן  מה  אלא 

אסתטית רדיקלית, פורמליזם טהור", כלומר, ספרות שמודעת 

לכך שהיא ספרות, מנכיחה את עצמה, משתמשת בכלים שלה 

כדי לחקור את המדיום הלשוני־ספרותי, להתבונן פנימה בתהליך 

רפלקסיבי, ולא כדי לתאר מצב עניינים בעולם.

ה־80,  בשנות  ממשיך  מהנרטיב  וההתרחקות  השינוי  תהליך 

היצירות  ובאמנות.  בספרות  הניאו־אקספרסיוניזם  עלה  עת 

ולא רפרנסיאליות. מדובר ביצירות שמתייחסות  שם הבעתיות 

ועד  )Danto 1987(. מאז  או הכתיבה עצמה  הציור  לפעולת 

היום אותו תהליך לובש צורות וסגנונות שונים. עדיין נכתבות 

ונוצרות יצירות ספרות ואמנות נרטיביות, אבל נקודת המוצא 

שלהן שונה ממה שהיה לפני הפוסט־מודרניזם, כלומר, השאיפה 

לתארו  וניסיון  העולם  חקר  לא  כבר  היא  בבסיסן  המונחת 

ולהסבירו באמצעות האמנות. 

מחול נרטיבי
אפשר לומר שמחול נרטיבי הוא אמנות הסיפור באמצעות תנועה. 

בדומה למה שקרה בספרות, גם במחול התרחשו תהליכים של 

התרחקות מהנרטיב. תפקידו המסורתי של המחול העלילתי היה 

ייצוג אילוסטרטיבי לסיפור שמוכר היטב לקהל. מחול עלילתי 

בצורתו המובהקת ביותר, הוא הבלט הקלאסי, למשל, סינדרלה, 

במסורת  למשל  מערביות,  לא  בתרבויות  גם  האגוזים.  מפצח 

ההודית, צורת ריקוד קלאסית היתה נהוגה במשך מאות שנים 

כדי לספר סיפורים מתוך אפוסים הינדיים.

תהליך שחרור המחול מהקונבנציה של הנרטיב התחיל במאה 

ה־18, כאשר ה־action׳Ballet d עבר למחוות גופניות, חלקן 

מועבר  הנרטיב  בה  המוסכמה  את  ושבר  פנטומימה,  דמויות 

באמצעות מילים או סיפורים ידועים. במסורת זו המסכות הוסרו 

והרקדנים החלו להופיע בפנים גלויות, התלבושות הגרנדיוזיות 

לנו  המוכרים  לאלו  דומים  צמודים,  ריקוד  בבגדי  הוחלפו 

מהבלט ומאפשרים לראות את מתאר הגוף של הרקדנים. אמנם 

בשלב זה בהיסטוריה של המחול, הנרטיב עדיין שלם, אך אפשר 

לזהות תנועה אל עבר הנכחת הגוף הרוקד כמשמעותי בעצמו, 

ולא רק ככלי שנושא משמעות, מייצג.

משם, בקפיצת ענק אני עוברת לתחילת המאה הקודמת, עת פרץ 

המחול המודרני באירופה והעביר את משקל הכובד מהסיפור 

אל הבעתיות, והשתמש בתנועה כמבע פיזי אקספרסיבי בשלל 

מהכורח  עצמו  את  שיחרר  המודרני  המחול  ואופנים.  צורות 

לייצג סיפורים, והתמקד בתנועה כאמצעי להעברת רגש. בניגוד 

לאירופה, המחול המודרני האמריקני הדגיש את העניין בשפה 



מחול עכשיו | גיליון מס׳ 46 | אוגוסט 2024 | 23 22 | מחול עכשיו | גיליון מס׳ 46 | אוגוסט 2024

התנועתית ויצר סגנונות שונים, כמו אלה של מרתה גרהם, חוזה 

למון, או מרס קנינגהם. אותם כוריאוגרפים אייקוניים, כל אחד 

בדרכו, עוסק בתנועה כאפשרות הבעה של הגוף, במשקליות, 

במערכות שלאו דווקא מבקשים לספר סיפור מסודר. 

והלאה,  ה־60,  משנות  הפוסט־מודרניזם  הזמן,  מסע  בהמשך 

 Writing בספרה  מהנרטיב.  התנערות  של  תהליך  התחיל 

היסטוריונית   Dancing in the Age of Postmodernism

המחול סאלי ביינס )Banes 2011( מגדירה, מתארת וסוקרת 

לשאול שאלות  הפוסטמודרני שהתחיל  המחול  התפתחות  את 

עמוקות  תמורות  התנועה.  של  הפילוסופיים  הגבולות  אודות 

 ,Judson Dance Theaterה־ בארה״ב.  במחול  התחוללו 

בניו  ג׳דסון  בכנסיית  שפעלה  חדשנית  כוריאוגרפים  קבוצת 

יורק, הייתה מזוהה עם התנועה הפוסטמודרנית. הם השתמשו 

במתודות כוריאוגרפיות כמו טכניקות אקראיות, עבודת קבוצה, 

הפשטה  של  תהליך  התחיל  שם  יומיומיים.  בחפצים  ושימוש 

תהליך  והחל  המסורתי  במובנם  סיפורים  מסיפור  והתנתקות 

כחומר,  תנועה  של  למקומות  המחול  את  לקח  זמן  שלאורך 

תנועה לשם תנועה.

משמעות  עם  מחול  למופעי  חזרה  חלה  וה־90  ה־80  בשנות 

נרטיבית ומסורתית יותר, בגישה מעט שונה. נוספו שילובים של 

אלמנטים אישיים וטקסיים. לא עוד סיפורים "גדולים" ו"גבוהים" 

הפך  הפוסטמודרני  המחול  ופרספקטיבות.  קולות  ריבוי  אלא 

והכיל בתוכו שילוב של סגנונות שונים.  למעין "מוצר" בשוק, 

הצורך  על  מדברים  פוסטמודרניסטיים  שנחשבים  כוריאוגרפים 

להתמודד עם נושאים אישיים, חברתיים ופוליטיים דרך המחול, 

חוויות  ליצור  כדי  וטקסיים  מיתיים  אלמנטים  של  שילוב  תוך 

משמעותיות יותר. )Marcia B. Siegel 1992( במודע או שלא 

במודע, כל תקופה ואסכולה במחול שלה נדרשה לסוגיית הנרטיב. 

סיפור חדש
בחיבורה "Narration in Various Media", כחלק מאסופת 

המאמרים Handbook of Narratology, שואלת התיאורטיקנית 

מרי־לור ריאן (Marie-Laure Ryan 2014( האם ניתן לספר 

או  תנועה  באמצעות  לקהל,  מראש  ידוע  שלא  חדש,  סיפור 

מחוות גוף בלבד ובלי להשתמש במילים בכלל? התשובה שלה 

הטכניקות  את  בוחנת  ריאן  מוגבל.  הרפרטואר  אך  כן,  היא 

גם  כמו  מדיום,  כל  שמציע  הייחודיות  הנרטיביות  והיכולות 

הגומלין  במשחק  מתעמקת  היא  מטילים.  שהם  האילוצים  את 

ומדגישה  המדיום,  של  המובנים  למאפיינים  נרטיבי  תוכן  בין 

כיצד מאפיינים ספציפיים למדיה משפיעים על המבנה הנרטיבי, 

פיתוח הדמויות ומעורבות הקהל. 

לשיטתה, העברת נרטיב באמצעות תנועה היא משימה מאתגרת 

במיוחד, בשל ההשתנות המתמדת של היחסים בין האובייקטים 

כפי  בפרטים  להבחין  שהות  אין  לצופה  הבמה.  על  הנעים 

שמתאפשר בצפייה באמנות חזותית, וגם אין לו טקסט שיפרש 

בין  היחסים  מתוך  נגזרת  במחול  המשמעות  הסיטואציה.  את 

גופים שונים וחלקי גוף שונים במרחב, מתוך קצב, גוון, איכות 

מופשטת  היא  רבים  במקרים  התוצאה  וקומפוזיציה.  התנועה 

ולכן קשה יותר לפיענוח. במובן זה אנימציה מצוירת היא מדיום 

נרטיבי  מדיום  הוא  ומחול  ציור,  מאשר  יותר  מורכב  נרטיבי 

מורכב יותר מאשר פיסול. 

הגדרותיו של הנרטיב
 De( לוקאס  דה  כריסטינה  המחול  ואשת  התיאורטיקנית 

Lucas(, מאמצת הגדרות של נרטיב מהתיאורטיקנים בארטנס 

האקדמי  השדה  המחול.  שדה  על  אותן  ומשליכה  ומרי־לור 

עסוק במחלוקות בנוגע להגדרות של פוסטמודרניזם ושל נרטיב. 

לצורך  וברור  סופי  מצומצם,  מספר  בחרתי  אני  הדיון,  לצורך 

ניתוח יצירתה של פינטו:

א. �נרטיב במחול מתקיים בתוך עולם בדיוני־ייצוגי, עולם של 

סיפור.

ב. האירועים צריכים להתקיים כעובדות בעולם הסיפור.

ג. �הסיפור צריך להתקיים בעולם שפועלות בו דמויות אנושיות 

או כמו־אנושיות.

ד. הסיפור צריך לתקשר לקהל מסר בעל משמעות.

האם החדר מקיימת נרטיב שלם?
הגדרה א' – הנרטיב מתקיים בתוך עולם בדיוני־ייצוגי.

בעניין זה, התשובה כפולה. כן, העולם התיאטרלי של היצירה 

הוא בדיוני ומייצג את המציאות שמחוצה לו. באותה נשימה, 

מתבוננת  היצירה  כלומר,  מטא־בדיון,  של  אלמנטים  כאן  יש 

על עצמה כיצירה, וחוקרת את המדיום בכליו. כדי להבין את 

כפל המשמעות שביצירה, אנסה לנתח את העולמות הרעיוניים 

עליהם היא נשענת. 

ביצירתה של פינטו ישנו רפרנס חזק להטפט הצהוב, סיפור קצר 

 Perkins Gilman( מהמאה ה־19 מאת שרלוט פרקינס גילמן

1892(. בסיפור אישה נכלאת בחדר על ידי בעלה הרופא, כסוג 

של טיפול בבידוד שהיה נהוג בזמנו. מטרתו לעזור לה להחלים 

ממצב נפשי רעוע. נאסר עליה לעסוק בכל פעילות, לא לראות 

אנשים או להתעמל ולכתוב. היא מפתחת שנאה עזה לדוגמת 

נשים  בתוכה  להזות  מתחילה  הזמן  ועם  הקיר,  שעל  הטפט 

דמותה.  בת  ספציפית,  מסוימת,  אישה  ישנה  ביניהן  זוחלות, 

האישה מנהלת עם בת־דמותה מערכת יחסים מורכבת, והופכת 

לשותפה שלה, אליה היא בורחת מבעלה ומהתנאים בהם היא 

באקט  מהקיר  הטפט  את  תולשת  היא  הסיפור,  בסוף  נתונה. 

אלים, ופורצת את דרכה החוצה, משתחררת בגופה מן הכלא, 

אך משלמת מחיר כבד של אובדן השפיות. 

שתי נקודות ההתייחסות האלו, הספרותית והאקטואלית, עוסקות 

במחיר הנפשי של בידוד. הגדולה של היצירה היא לא בתמה 

שלה, אלא באופן בו החדר מטפלת בה. היא מצליחה ללכוד 

עיוות המציאות,  ולתרגם לתנועה את החוויה החמקמקה של 

מסתפקת  לא  היא  הדעת.  ואובדן  שפיות  שבין  הגבול  חציית 

למסע  ביד  יד  אותנו  לוקחת  אלא  רע,  הוא  שבידוד  באמירה 

הדרגתי ובנוי בו אנו חוזים בהתפוררות מתרחשת לנגד עינינו. 

מעבר לרפרנסים הבולטים שתיארתי כאן, המשחק שבין הפנים 

אפשר  והבמה.  התיאטרון  לעולם  רפלקסיבית  מתייחס  והחוץ 

כיצירה  כלומר  מטא־בדיון,  של  במשקפיים  החדר  על  לחשוב 

בימתית שמודעת למדיום בו היא פועלת ומתייחסת אליו באופן 

ישיר. באמצעות קו מחשבה זה, אפשר להבין את הקיר הסגור 

כאלמנט המשמש חוצץ לא רק בין הפנים לחוץ, אלא בין עולם 

הבדיון, התיאטרון, לבין העולם האמיתי, היומיומי. 

אם נמשיך בקריאה כזאת, הרי שסוף המופע, ההיטמעות של 

הדמות בתוך הקיר האחורי, היא שיא ההתבוננות של המדיום 

הקלעים,  שמאחורי  העולם  אל  עוברת  הרקדנית   – עצמו  על 

זה שמחוץ להצגת התיאטרון. בעולם ההוא שולט היגיון אחר, 

פנטסטי, כאוטי, מדומיין. לפני הקיר יש כאב, הזיות, בדידות 

מאורגן.  סדר  לאיזה  מצייתים  זאת  בכל  אלו  כל  אבל  נוראה, 

עולם הבמה הוא בודד מאוד, והוא אולי בדיוני, אבל הבדיון 

הזה הוא נווה מדבר ביחס למה שנמצא מחוצה לו. 

הגדרה ב' – האירועים צריכים להתקיים כעובדות בעולם הסיפור.

אין ביצירה אירועים מובהקים כפי שאנחנו מכירים מבלט קלאסי, 

למשל, חתונות, מיתות, בגידות. אבל ניתן לייחס את היצירה 

המציאות  הקורונה.  מגפת  מתקופת  והבידוד  הסגרים  לעולם 

הייתה  זאת  שנים  ארבע  לפני  רק  אבל  רחוקה,  נדמית  הזאת 

את  שהפגישה  התמודדות  המרכזית.  הגלובלית  ההתמודדות 

החברה האנושית עם בדידות והפרדה. בתוך כך, היא עימתה את 

עולם המחול עם אפשרויות התנועה בחללים סגורים וספציפית 

בחלל הביתי: ריקוד יחד וביחס לרהיטים. בתקופת המגיפה שדה 

המחול, כמו כמעט כל יתר שטחי העשייה, הפך להיות וירטואלי.

של  התודעתי  במישור  בעיקר  מתקיימים  בהחדר  האירועים 

הדמות, רובם לא בהכרח ניתנים לתמלול. אילו היינו עוצרים 

אנשים שזה עתה צפו ביצירה ושואלים "מה ראיתם עכשיו"? 

ספק אם היו עונים בשפה סיפורית של אירועים. אף על פי כן, 

אפשר לסמן רגעי מפנה בעבודה כמו פשיטת השמלה, התגברות 

תנועת החפצים, שינויי תאורה משמעותיים, הופעתה של דמות 

הגבר, ולבסוף ההתמזגות של הדמות עם הקיר. 

נשאלות שאלות, מה הן עובדות? מה היא האמת? האם יש 

לנו גישה ישירה אל עולם אובייקטיבי? האם קיים עולם כזה? 

בלבד  התודעה  בתוך  ונבראת  אישית  היא  המציאות  או שמא 

אחיזה  לה  שאין  ופרספקטיבות  סמלים  של  סגורה  מערכת   –

בממשות? התשובה המודרניסטית לשאלות אלו נשענת ברובה 

על התפיסה שיש אמת. גם אם נשתמש בהפרדה הקאנטיאנית בין 

"העולם כפי שהוא לעצמו" )בהגדרה גסה: הקיום האובייקטיבי 

"עולם  לבין  אליו(,  גישה  האנושית  לתודעה  אין  שאולי 

התופעות" )בהגדרה גסה: המכנה המשותף האנושי(. המודרניזם 

מתייחס לאמת כדבר שאינו תלוי בנקודת מבט אישית. לכן, כדי 

להשתמש בייצוג בצורתו המודרניסטית, עלינו להסכים להתקיים 

במציאות שבה קודם כל יש אמת שניתן לייצג אותה. זוהי הנחת 

המוצא הבסיסית שמאפשרת לנרטיב להתקיים. הסופר הבריטי 

ג'ון פאולס כתב: 

 We wish to create worlds as real as, but other״

than the world that is. Or Was״ (Fowles 1969).

אם אין אמת, אנחנו נשארים כלואים במערכת של סמלים שלא 

מסמלים דבר, מראה שניצבת מול מראה בהשתקפות אינסופית. 

משמעותה של מערכת כזאת בשדה המחול היא תנועה שמייצגת 

את עצמה בלבד. תנועה כזאת יכולה להימדד על פי הפיזיות 

יכולה  היא  שבה,  הרגשיות  או  האסתטיות  האיכויות  שלה, 

היא  תנועה,  דבר  של  בסופו  אבל  ומעוררת,  מרהיבה  להיות 

הדבר עצמו, לטוב ולרע.

הסיפור?  בעולם  כעובדות  מתקיימים  בהחדר  האירועים  האם 

למרות שרובם מתארים הזיה, הם נשארים קוהרנטיים במסגרת 

עולם הסיפור. כלומר, הקהל יכול לשאול את עצמו האם דמותה 

של האישה שפויה או לא, אבל השאלה הזאת בשום שלב לא 

רהיטים  זה,  במובן  כלפי המציאות שמחוץ לתיאטרון.  מופנית 

שמתנועעים על דעת עצמם אינם דבר שמתרחש ביומיום, אבל 

התנועה  משובשת,  תודעה  היא  הסיפורית  שהמסגרת  מכיוון 

שלהם נצפית כייצוג נאמן. 

את  ומעביר  המוכרים  המשחק  חוקי  את  שובר  היצירה  סיום 

הדמות הראשית למימד אחר. על הנקודה הזאת אפשר להתעכב 

ומתחיל  הנרטיביים  מגבולותיו  חורג  הדמיון  האם  ולשאול, 

לכרסם ביסודות הסיפור עצמם? לדעתי, התשובה היא לא. אמנם 

יש כאן פלירטוט קטן עם גבולות המדיום, והסיום אכן מעלה 

רמז דק לשבירת המחיצה בין הייצוג לעולם, בין הבמה לאחורי 



מחול עכשיו | גיליון מס׳ 46 | אוגוסט 2024 | 25 24 | מחול עכשיו | גיליון מס׳ 46 | אוגוסט 2024

הקלעים. החדר אולי טובלת אצבעות בגישה פוסטמודרניסטית, 

אך נשארת ברובה נרטיבית למהדרין. 

הגדרה ג' – הסיפור מתקיים בעולם שפועלות בו דמויות אנושיות 

חד־משמעית  לא  התייחסות  מציעה  החדר  אנושיות.  כמו  או 

של  השיא  ברגעי  אנושית?  היא  בחדר  האישה  האם  לסוגייה. 

העבודה, הטירוף עובר דרך גופה של מורן עד כדי התפרקות 

אפילפטית – מעברים בין תנועה רכה, נוזלית, שכמו זוחלת על 

החפצים, נשפכת עליהם וזולגת תחתם, לזוויתיות, ארטיקולציה 

את  תוקף  כמו  שהגוף  האשליה  את  יוצרת  היא  גבוה.  וקצב 

עצמו, שהתנועה בורחת לה והיא ממהרת לתפוס אותה חזרה 

בניסיון נואש להחזיק את הידיים, הברכיים, הכתפיים, את גלגלי 

העיניים, המרפקים, הרצפה וגם ההיגיון. מול עינינו מתרחשת 

חוויה פרועה ואסתטית, מוכרת ומנוכרת בעת ובעונה אחת. 

היא  שליטה  אובדן  מאוד,  אנושי  הוא  שעובר  המזוקק  הרגש 

חוויה מוכרת, כזאת שקל להזדהות איתה. לעומת זאת, השפה 

התנועתית ובוודאי איכות הביצוע הטכנית הם כמעט על־אנושיים 

במובן זה שמרבית הגופים, גם כאלו שהם מיומנים ביותר, לא 

מסוגלים לה. הייצוג של רגש קולקטיבי, מוכר ואנושי, באמצעות 

מודרניסטית.  פרקטיקה  הוא  סטנדרטיות,  לא  יכולות  עם  גוף 

מהגוף  מתנער  שבחלקו  פוסט־פוסטמודרניסטי,  למחול  בניגוד 

האקספרסיבי ובוחר להביא תנועה יומיומית לבמה, ניצול של 

טכניקה גבוהה כדי להביע חוויה אנושית, מחזקת את ההפרדה 

מייצג.  הוא  אותה  המציאות  לבין  האמנותי־ייצוגי  המימד  בין 

במילים אחרות, מדובר בז'אנר ששומר על הנרטיב יציב.

הנעים.  לרהיטים  להתייחס  צריך  ביצירה,  האנושיות  בשאלת 

השולחן, הכיסא והשעון מופעלים על ידי מנגנון נסתר ורוקדים 

יחד עם מילר עצמה. כבר ציינתי את השימוש בחפצים הנעים 

כדי לתאר את תודעתה המשובשת של הדמות ותפיסת המציאות 

המעורערת שלה. אך, לרהיטים יש תפקיד נוסף: הם ממלאים, 

באופן חלקי ובלתי מספק, את מקומם של בני האדם. אמנם כקהל 

ברור לנו שאין להם אישיות ורצונות משל עצמם, והם הרחבה 

של תודעת הדמות, הזיה שלה, אך בכל זאת ההאנשה הפיזית 

שלהם יוצרת סיטואציות בימתיות בהן החפצים כמו תוקפים את 

דמותה של האישה, או חומקים ממנה, פועלים על דעת עצמם. 

רהיטים שנעים עצמאית הם לא מציאות אנושית או כמו־אנושית, 

אך מכיוון שמדובר בשיקוף של תודעה לא יציבה, אפשר לנתח 

אל  כהתייחסות  ולא  נפשי,  מצב  של  פיזית  כהמחשה  אותם 

המציאות כיציר דמיון סוריאליסטי. 

דמותו של הגבר, מגולמת על ידי רקדן בשר ודם, היא לא לגמרי 

יש כאן תעתוע מכוון, האם  ולא לגמרי לא־אנושית.  אנושית 

הוא נמצא או שהוא פרי דמיונה של האישה? השפה התנועתית 

של הדואט מחזקת את תחושת האשליה והתעתוע. מילר וסרוסי 

מושלם  תיאום  שבין  בתווך  נעים  בזה,  זה  נוגעים־לא־נוגעים 

לחוסר תיאום עצוב, מפוספס. התחושה שנוצרת היא של עולם 

חלום. כך גופים פיזיים ביותר, בעלי מסוגלות גבוהה, מייצגים 

דווקא עולם חלומי, מטושטש.

הגדרה ד' – הסיפור צריך לתקשר לקהל דבר מה בעל משמעות.

אנו חיים בעולם נזיל, מוצף בתכנים. ואין דרך אחת בה ניתן 

מהי  להכריע  קשה  למעשה  משמעות.  בעל  מה  דבר  לתקשר 

בכלל "משמעות". בהמשך לקו שמצטייר כאן, אני רוצה להציע 

שמשמעות באמנות היא המפגש המכוון של אמצעים אסתטיים 

עם רעיונות, תחושות, השקפות או חוויות באופן בו נוצר דבר 

חדש. התנועה כלשעצמה היא תנועה, שיכולה להופיע באינספור 

אולי  שאפשר  רעיון,  הוא  כשלעצמו  הרעיון  שונים.  הקשרים 

לבטא באמצעים שאינם אמנותיים, מכתב, למשל, או יומן אישי. 

המפגש בין האסתטי לרעיון, התפיסה או החוויה יוצר את הקסם 

הייחודי לאמנויות אותו אפשר לכנות "משמעות".

החדר קולעת להגדרה. אין בה בחירות אסתטיות סתמיות, או 

שבה  הכאוס  גם  מאורגנת.  היא  טרנד.  אחרי  שעוקבות  כאלו 

מדוד, מכוון היטב. כשמשהו זז או חורק על הבמה, יש סיבה 

למה הוא עושה זאת. כל אלמנט שמונח על הבמה – תנועה, 

צליל, תאורה, תפאורה – מניח קובייה משלו במגדל שהמכלול 

האסתטי  הנבחר.  והתחושתי  הרעיוני  העולם  את  יוצר  שלו 

פוגש את הסיפור והם מתרוממים יחד לגבהים אליהם אף אחד 

מהמישורים לא יכול היה להגיע בנפרד. כך, למרות שאין פה 

אירועים מובהקים, הסיפור בכל זאת נשאר במחוזות הנגישים 

יחסית, מחוזות שניתנים לקריאה פרשנית ברורה.

הדמות  של  והתודעתי  הנפשי  המצב  את  לבלבל  לא  חשוב 

הדמות  היצירה.  לה  שנקרא  הישות  של  התודעה  מצב  עם 

מטושטשת, אבודה, כלואה בתוך עצמה ולא מבינה מה קורה 

סביבה. לעומתה, היצירה עצמה לא מטושטשת בכלל. להיפך, 

אותה  את  שיוצרים  אסתטיים  בכלים  בתבונה  משתמשת  היא 

התחושה הקלסטרופובית. כך מצליחה החדר לתקשר לקהל דבר 

מה בעל משמעות. 

לייצג או לא לייצג
בעוד שהחדר עוסקת בשיגעון ובדמיונות, היא משאירה אותנו, 

הפרדה  על  שומרת  היא  היציבה.  הבדיון  קרקע  על  כצופים, 

ברורה בין העולם לייצוגיו האמנותיים – וכאן טמון כוחו של 

העכשווי,  במחול  זרמים  כנגד  עומדת  היצירה  נרטיבי.  מחול 

ברקדנים  משתמשים  הנרטיב,  נטול  הפרפורמנס  אל  שזולגים 

שאינם מייצגים דמויות )אלא את עצמם(, מחפשים מודל מופע 

שמבקש לחרוג מכללי המשחק המוכרים של התיאטרון. 

חלקים נרחבים במחול העכשווי חותרים אל טשטוש הגבולות בין 

הפרפורמרים לקהל, בין חיי היומיום למופע, בין בדיון למציאות. 

באנאפזה  המיינסטרים:  בלב  גם  אלא  בפרינג',  רק  לא  מדובר 

שלהם  בקולם  מוקלטים  בת־שבע  להקת  רקדני   2023 גרסת 

דרופ  בניימ  עצמם.  על  אנקדוטיים  וסיפורים  פרטים  ומספרים 

של ג'ייסון דנינו הולט )Holt, 2019( השפה היא אוטוביוגרפית. 

מרחב  ויוצר  וידויים,  אמיתיים,  בסיפורים  משתמש  הולט  דנינו 

שתוצאתו הבימתית משתנה מיום ליום, מהופעה להופעה ונגמרת 

במסיבה בשיתוף הקהל. היצירה לאב מי טנדר של קורין קיציס 

עצמה  את  מגדירה   )Kitzis  ,2023( ישראל  בפסטיבל  שעלתה 

ויותר עבודות מחול ותיאטרון מגדירות  כדוקו־תיאטרלית. יותר 

את עצמן כמפגש, ניסוי, טקס מעבר, אירוע מיסטי. בז'אנר הזה 

אפשר למצוא עבודות מעוררות מחשבה ורגש. השדה הזה מתפתח 

ומגוונים.  עשירים  מעניינים,  למקומות 

דווקא בגלל זה, דומני שיצירות מחול 

נרטיבי טובות חסרות בנוף הישראלי.

החדר לא שואפת להיות ניסוי או טקס. 

צנועה.  מטרה  לעצמה  מציבה  היא 

בתיאור העבודה מופיעים שני משפטים 

מצבים  חפצים,  של  "זהותם  בודדים: 

המציאות  לנזילה.  הופכת  ואנשים 

שניסינו לכתוב בלתי צפויה ומשכתבת 

נזיל,  יש פה עולם  את עצמה". אכן, 

עגום, יפהפה. אנחנו יושבים במקומנו 

בתיאטרון  בשורה  מושב  על  הבטוח 

לנגד  משתגעת  כמו  באישה  וצופים 

לצלול  לנו  מאפשרת  היא  עינינו. 

איתה עמוק אל תוך הפחד והבדידות, 

מוגנים  שאנחנו  מפני  ההזיה,  לב  אל 

לנו  ידוע  התיאטרון.  גבולות  ידי  על 

למחוא  כשנקום  הסיפור,  שבסיום 

את  מעליה  תשיל  הרקדנית  כפיים, 

אנחנו  קידה.  ותקוד  תחייך  הדמות, 

יודעים שלא אחת הן. זאת המורכבות 

האשליה  בזכות  שבתיאטרון:  והיופי 

מתאפשר לנו לחוות משהו אמיתי. 

ענבל פינטו לא חזרה אחורה בזמן. היא ניצבת במעמדה בנוף 

המחול העכשווי, נוף של מחול המערבב זהויות וקריסתן, עולם 

הרגע  את  הסובייקטיבית,  המבט  נקודת  את  שמאדיר  בימתי 

החולף. אפשר להאשים את האמנות שלה באנכרוניזם, אבל 

לא כך הדבר. כנגד הערעור, היא בוחרת לקיים את עבודתה 

בין  חוצץ  מסמל  קיר   – וחכמים  פשוטים  סמלים  של  בעולם 

בני האדם, שעון הוא סמל לזמן, רהיטים שחורגים מתפקידם 

מסמלים את התמוטטות תפיסת המציאות, שידה שהיא תיבת 

נגינה מסמלת צוהר אל עולמות אחרים, או אל תוך מעמקי 

ופירוש  נסתרת,  משמעות  יש  גלוי  דבר  לכל  הנפש.  ומסתרי 

היצירה. גם ההנאה האסתטית ממנה, מתרחשת באותו תווך 

שבין היצמדות ומרווח – טווח הייצוג. ממילא נקודת המבט 

הסובייקטיבית והטעם הייחודי של היוצרת הם אלו שמרכיבים 

צורך  אין  יתרה.  הנכחה  בלי  גם  דרכה  ועוברים  היצירה  את 

להציב אותם במרכז כדי לתת להם ביטוי.


